
! 1 

Kristin Westphal 

Von der Notwendigkeit Fremdes zu erfahren. 

Auf/Brüche von Wissenschaft und Künsten im Dialog 

über Bildung. 

Am Beispiel einer Performance mit Kindern  
von Eva Meyer-Keller und Sybille Müller 

 

 

Neuere Ansätze für einen Dialog zwischen den Künsten und Bildung werden 
derzeit vielfach in interdisziplinär angelegten Projekten erprobt, in denen profes-
sionelle Theater-, Tanz- und PerformancemacherInnen mit Schulen oder im au-

ßerschulischen Bereich mit Kindern und Jugendlichen kooperieren, um auf diese 

Weise das ästhetische Lernfeld (wieder) neu auszuloten. Sie eröffnen Möglich-
keiten einer Spielpraxis, die nicht allein davon ausgeht, dass Kinder und Jugend-
liche rein kognitiv in die Unterscheidung von Symbolen, Zeichen und kulturel-
len Traditionen eingeführt werden, sondern leiblich-sinnlich erfahrbare Unter-

scheidungsmöglichkeiten im Theaterspiel und Performances erproben. Davon 

erhofft man sich, dass sie sich auf Schule und Bildungsprozesse insgesamt pro-
duktiv auswirken (vgl. Kneip 2007, S. 7). Sie werfen die umstrittene und noch zu 

untersuchende Frage auf, wie sich diese Erfahrungen im Kontext institutioneller 
Strukturen zwischen Konvention und Neuaufbruch sowie im Spannungsfeld der 

Tradition einer ästhetischen Bildung und der der Kunstvermittlung artikulieren 

(vgl. Goehler 2006; Dietrich 2009). Damit sind aktuell Fragen verknüpft, inwie-
fern die Künste überhaupt und wie vermittelbar sind? 

Die nachfolgenden Überlegungen zur Fremdheit basieren – vor dem Hori-

zont anthropologisch-phänomenologischer Diskurse in der Philosophie und 
Pädagogik – auf einer Vorstellung von Kunst und Bildung, in der die Künste we-
der als Illustration oder Beiwerk von Wissen noch als Auslöser für das Reprodu-
zieren tradierter Interpretationsmuster „dienen“, sondern in der die Künste als 
Element von Fremdheit tradierte Interpretationsmuster und Normierungen ge-
radezu stören und auf diese Weise individualisierte Bildungsprozesse erst ermög-
lichen. In den Prozessen der Aufnahme und Aneignung von Kunst werden Bil-

dungsprozesse initiiert, die die Beteiligten dazu herausfordern, sich auf Irritatio-
nen, Grenzerfahrungen und Überraschungen einzulassen, um sich und Welt an-

ders zu sehen und somit kulturell verfestigte Wahrnehmungs-, Fühl- und Denk-

muster zu verlassen.1 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
1 Diesen Thesen und Fragen widmet sich eine Veröffentlichung von Kristin 

Westphal und Wolf-Andreas Liebert (Hg.): Gegenwärtigkeit und Fremdheit. 
Künste und Wissenschaft im Dialog über Bildung. Weinheim/München 2009 



!2 

Die Überlegungen kreisen zunächst um die grundlegende Frage nach der 
bildenden Wirkung der Künste und den darin verborgenen Fremdheitspotenzia-
len. Dabei gehen wir davon aus, dass dem Leib für jegliches ästhetische und 
künstlerische Handeln eine zentrale Bedeutung zukommt, insofern er an den Er-
findungs- und Sinnstiftungsprozessen der Künste stets beteiligt ist, die er zu-
gleich hervorbringt. An einem Beispiel aus der Performancekunst zu dem Thema 

„Bauen nach Katastrophen“ wird reflektiert, wie das Thema Fremdheit in einer 

Performance von Künstlerinnen und Kindern umgesetzt wird. Fremdes in der 

Kunst kann sich in verschiedenen Dimensionen artikulieren: als Thema, als Ver-

fahrensweise und als Erfahrung der Irritation. Eingebettet wird es in das für Bil-
dungsprozesse typische Generationsverhältnis. 

 

1. Fremdes in den Künsten und  Wissenschaften 

Der Ruf nach den Künsten wird derzeit angesichts einer allgemeinen Funktiona-
lisierung und Ökonomisierung des Bildungssystems wieder laut. Zu beobachten 

ist, dass sich die Künste wieder auf ihr originäres Verhältnis zur Bildung besin-

nen. Deutlich wird daran, dass den Künsten etwas Anderes zugeschrieben wird 

als den Wissenschaften und einem unterrichtlichen Wissenserwerb. Wie in der 

Epoche der Klassik und Romantik sollen sie wieder das Mehr, das Unbestimmte, 
das Mögliche, das Fremde und das Gegenwärtige im Sinne einer Suche nach 

Neuem artikulieren.2 Diese Hoffnungen überfrachten nicht selten die ästheti-

schen Fächer in den Schulen und die ästhetischen Studienbereiche an den Hoch-

schulen mit dem Wunsch, dem System etwas Außerordentliches und Unge-
wöhnliches entgegenzusetzen verbunden mit dem Anspruch, das Niveau kultu-
reller Bildung generell zu erhöhen. Nicht unbemerkt bleibt also das Potenzial in 

den ästhetischen Fächern und Künsten, in denen konkrete einzigartige Erfah-
rungen am Werke sind, die sich einer Objektivierbarkeit, Normierung und Stan-
dardisierung eher entziehen. Dennoch werden künstlerische Fächer eher gekürzt 
und unterliegen häufig einer Instrumentalisierung. Zugespitzt formuliert heißt 
das, dass in der Regel die Erfahrung von Fremdheit nicht zugelassen wird; ihr 

kommt sogar die Rolle eines Störfaktors zu, die besonders schulische Unter-
richtsabläufe eher zu gefährden droht. Unvereinbar scheinen also die Sprachen 
der Künste und der Wissenschaften gegenüber der Bildung und in der Frage 
nach dem Verhältnis zu Selbst und Welt. Sie operieren immer noch mit dem für 

das  klassische und romantische Bildungskonzept typischen Kontrast von Ar-
beitswelt, Technik, (Natur-)Wissenschaft und Kultur als „schönem“ und zweck-

freien Erfahrungsraum. Schaut man genauer hin, ist nicht das Verhältnis von Bil-

dung und Kunst als unvereinbar in Frage zu stellen, sondern seit dem 19. Jahr-
hundert das Verhältnis von Kunst und Bildung gegenüber Technik und Wissen-

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
2 Vgl. dazu vertiefend Bollenbeck, Georg: Eine Geschichte der Kulturkritik 

2007; sowie Benner/Oelkens: Historisches Handbuch der Pädagogik 2004 



! 3 

schaft. War der Körper des Menschen im Mittelalter noch Maßstab zur Messung 
von Vorgängen wie z. B. die Pulsmessung als Zeitmaß oder das Messen mit der 

Elle als Raummaß, wird in der Neuzeit die Uhr und der Zollstock zum objekti-
ven Maßstab aller quantitativ erfassbaren Vorgänge und Objekte, die körperli-
chen Vorgänge eingeschlossen. Das Subjektive, das Leiblich-Sinnliche, das Qua-
litative entzieht sich der messbaren Objektivierbarkeit. Es passt nicht mehr in 
die Ordnung des objektiven Wissens, es wird zunehmend unvertraut und be-
fremdlich, es entzieht sich als Lebendiges den quantifizierbaren Wissenschaften.3 
Im Zuge einer fortschreitenden Technologisierung, Rationalisierung und Media-

lisierung im 20. Jahrhundert setzt sich eine zunehmende Entsinnlichung bisheri-

ger leiblich-sinnlicher Vorgänge fort wie umgekehrt die Medien neue virtuelle 

Realitäten hervorbringen. Das Fremde wird im Medienkörper immunisiert, das 
Ferne wird in die Nähe geholt, das Abwesende scheinbar anwesend gemacht. Die 

Künste vermögen dabei diese Prozesse zu spiegeln und sind zugleich selbst den 
Veränderungen ausgesetzt. Die neuere Bildungsdiskussion begreift Bildung als 
Unverfügbarkeit vor dem Horizont von Alterität. Sie hält an Kontingenz, Un-

verfügbarkeit, Fremdheit und Alterität wie auch Kreativität usf. fest und ist als 

Kritik gegenüber einem einseitig rational ausgerichteten Verständnis von Kunst 
und Wissenschaft zu verstehen (Westphal/Liebert 2009, S. 9).  

Die Frage nach dem Verhältnis von Kunst und Wissenschaft hängt diesen 

Überlegungen zu Folge davon ab, vor welchem Hintergrund man Wissenschaft 

und Kunst reflektiert und stellt sich im 21. Jahrhundert noch komplexer dar als 

je zuvor. Paul Valéry vergleicht 1926 die künstlerischen Tätigkeiten mit denen 

der Wissenschaft. Kunst sei nicht funktional und zweckgebunden. „Die auszu-

drückende Sache ist bis zum Schluß nahezu frei, denn das Ziel ist die Korre-

spondenz selber – und nicht so sehr die Nutzung der Korrespondenz.“ (Valéry 
1993, S. 26) Er und kommt zu dem Schluss, dass sie stets ein und dasselbe Ziel 

anstreben, nur mit zweierlei Verfahren. Das Ziel beschreibt Valéry als ein Bewäl-
tigen, Überwinden von etwas. Die Einstellung darauf geschehe durch Anglei-
chung an das Milieu oder durch Veränderung des Milieus, aber die Trennung die-
ser beiden Wege sei künstlich (25). Wissenschaft und die Künste sind diesen 

Überlegungen zu Folge mit Blick auf die Frage nach dem Zweck und ihrer 
Funktion zu unterscheiden, aber gleichermaßen in der Lage, Eingriffe in die 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
3 Kutschmann rekonstruiert das Verhältnis von Körper und Naturwissen-

schaft und belegt wie in dieser Zeit, in der Descartes gelebt hat, der Mensch 
durch die von ihm hergestellten Instrumente und Maschinen körperlich verwic-
kelt ist. So finde eine Inversion von Explanans und Explanandum zwischen Kör-
per und instrumentellen Modell statt. D. h., wenn der Körper noch anfangs als 
erklärendes Paradigma für die Instrumentenentwicklung fungierte, so dreht sich 
diese Beziehung dergestalt um, dass das Instrument zum Modell des menschli-
chen Körpers wurde. Vgl. Kutschmann, Werner: Der Naturwissenschaftler und 
sein Körper. Frankfurt/M. 1986, 295. 



!4 

Wirklichkeit vorzunehmen und neue Wirklichkeiten zu schaffen. Auch die Kün-

ste verändern Wirklichkeit und gehen experimentell vor, um Neues zu schaffen. 
Diese Vorstellung von Wissenschaft und Kunst ist als Kritik gegenüber einem 
einseitigen Verständnis von Kunst und Wissenschaft als Repräsentation zu lesen. 
Nicht zuletzt sei die Beobachtung in den Raum gestellt, dass die Medien nicht 
nur als Technik zu verstehen sind, sondern im 20. Jahrhundert zu einer eigenen 
Kunstform geführt hat, die die Medientechnologien wiederum medienkünstle-

risch kritisch reflektiert. Das Zentrum für Medien und Kunst in Karlsruhe ver-

sammelt eine ständige Ausstellung, die uns Installationen vorstellen, die ein In-
einander von Wissenschaft und neueren Technologien und Kunst bedeuten. Und 

umgekehrt finden wir derzeit in den zeitgenössischen Künsten eine forschende 

Auseinandersetzung mit den Ordnungen des Sehens und Hörens, die über ihre 

Grenzen hinausweisen.4 Vor dem Hintergrund all dieser Differenzierungen und 

Nuancierungen sind die Fragen interessant: Wie können wir eine Bildung gestal-
ten, die das gemeinsame die Wirklichkeit übersteigende Potenzial der Wissen-
schaft und Medien/Kunst aufnimmt? Und was kann gerade die am konkreten 

Phänomen und an der bildenden Mitwirkung der Dinge arbeitende Phänomeno-

logie für die Beschreibung und Analyse von neueren Ausdrucks-, Produktions- 

und Rezeptionsweisen im Theater beitragen, die mit Hör- und Sehgewohnhei-
ten, mit Wirklichkeiten und Möglichkeiten, Natürlichkeit und Künstlichkeit 

spielen? 
 

2. Das Fremde in der Philosophie 

Lässt man sich in den Wissenschaften auf die Frage nach dem Fremden ein, wer-
den die Grundfesten der Wissenschaft selber angerührt. In der Moderne wird 
von der Vision einer allgemeinen Vernunft ausgegangen, in der das Eigene und 
Fremde nur dann zum Thema wird, wie zum Beispiel in Hegels idealistischer 

Philosophie, wenn das Fremde sich als etwas Angeeignetes unter ein Allgemei-
nes subsumieren lässt. So wird unterstellt, dass Vernunft uns allen gemein ist 
und jedes Subjekt um der Wahrheit willen nicht individuellen, sondern allgemei-
nen Interessen und Überzeugungen folgt. Selbst das mir gegenüber andere Sub-
jekt gilt hinsichtlich seiner Vernunft und Autonomie als mit mir vergleichbar. 
Die Fremdheit wird in diesen Diskursen neutralisiert, indem der Andere als 

ebensolches autonome Subjekt anerkannt wird. In der Philosophie und den Gei-
steswissenschaften finden wir das Fremde lange bis ins 20. Jahrhundert hinein 
nicht als Grundbegriff etabliert außer in der Form letztlich aufhebbarer Ent-

fremdung in der Hegelschen/Marxschen Tradition, so Bernhard Waldenfels, der 

sich grundlegend mit den Dimensionierungen von Fremdheit auseinandersetzt 
(Waldenfels 1997, S. 16).5 Entfremdung heißt in dieser Tradition, dass das 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!

 
 



! 5 

Fremde ein Durchgangsstadium bildet, das mit seiner Aneignung ein Ende fin-
det. Das gilt auch für den Bildungsprozess selbst. Als Erfahrung durchläuft er 
das Stadium der Auseinandersetzung mit dem Anderen und Fremden und kehrt 

dann bereichert zu sich selbst zurück. Dagegen akzentuiert Waldenfels die Er-
fahrung des Fremden nicht als Rückweg aus der Entfremdung, sondern als unab-

schliessbare Entzugs- und Kontingenzerfahrung. Fremd ist ein relationaler Be-

griff. Es zeigt sich stets mit Bezug auf eine bestimmte Normalität und Ordnung. 
Jedoch zeigt es sich nicht als integrierbares Fremdes, als Beunruhigung, als 

Grenzerfahrung, als Überschreitung von Ordnungen (Waldenfels 2006, S. 11). 

Hierbei gibt es Abstufungen: Sie bewegen sich zwischen der Erfahrung, die 
Fremdes in bekannte Muster integriert, der paradoxen Erfahrung der Unzugäng-

lichkeit des Fremden im Sinne Husserls, bis hin zu einer Erfahrung, die aufstört 
und irritiert und dazu nötigt, dass man Altes aufgibt. Das Fremde ist ein Schlüs-
selbegriff einer Phänomenologie der Erfahrung. „Dialogisch gesprochen er-
scheint das Fremde als jenes, worauf wir antworten, wenn wir etwas sagen und 
tun.“ (Waldenfels 1997, S. 77) Es melde sich in Form von Aufforderung, Provo-
kation, Stimulation und Anspruch. Eigenes und Fremdes stellen dabei keine sta-
bilen Größen vor, die Voraussetzung einer Erfahrung wären, vielmehr gilt, „dass 
Eigenes und Fremdes aus einer Differenzierung hervorgehen.“ (Waldenfels 2006, 
S. 156) Als Differenzierungsgeschehen ist die Erfahrung des Fremden durch eine 
Verschiebung gekennzeichnet, die mit einer uneinholbaren Nachträglichkeit 
verbunden ist. „Das Antworten geschieht hier und jetzt, doch es beginnt an-
derswo.“ Fremdes ist fernerhin – dem Wesen des Theaters ähnlich – durch 

Flüchtigkeit gekennzeichnet. Es ist nicht dingfest zu machen, da es außerhalb 
von Ordnungsmustern und Regelungen steht. „Die Aufforderung des Fremden 

hat keinen Sinn, und sie folgt keiner Regel, vielmehr provoziert sie Sinn, indem 
sie vorhandene Sinnbezüge stört und Regelsysteme sprengt.“ (Waldenfels 1997, 
S. 52) Diese Nichtassimilierbarkeit kommt für Waldenfels besonders deutlich in 

der Kunst zum Tragen.6 Merleau-Pontys grundlegende Untersuchungen zu den 
Formen zwischenleiblicher Begegnungen greifen unter dem Aspekt des sich zei-
genden Anderen auch die Schauspielkunst auf. Am Beispiel der Geste eines 
Schauspielers beobachtet er die Verflechtung vom eigenen und fremden Leib. 
„Was ich als den Leib des Anderen zu betrachten beginne, ist eine Möglichkeit 
von Bewegungen für mich.“ (Merleau-Ponty 1994, S. 437) Ein Zuschauer im 

Theater ist in der Wahrnehmung beim Anderen und nie ganz bei sich. Eine Auf-
führung ermöglicht insofern für die Beteiligten die Überschreitung des Eigenen 
bzw. dessen, was sie dafür halten mögen (Roselt, 2008, S. 245).  

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
6 Vgl. hierzu die Anregungen von Bernhard Waldenfels, die er im Rahmen 

der Philosophischen Salons Frankfurter Dialoge II am schauspielfrankfurt vor-
getragen hat und meinen Ausführungen unterlegt sind. Die Gespräche von Wal-
denfels mit Gästen sind veröffentlicht unter der Herausgeberschaft von Elisa-
beth Schweeger Frankfurt/M. 2004 



!6 

Lévinas hebt hervor, dass sich das Ich im Begehren besonders durch unsere 
kulturelle Tätigkeit, die leibliche, sprachliche und künstlerische Gebärde auf den 

Anderen richte, ihn aber zugleich durch die kulturell ermittelten Normierungen 
und Wissensbezüge unabwendbar verfehlen würde. Nach ihm ist der Andere als 
Fremder – radikaler als bei Merleau-Ponty – als Entzug gekennzeichnet: „Die 

Beziehung zum Anderen stellt mich in Frage, sie leert mich von mir selbst; sie 
leert mich unaufhörlich, indem sie mir so unaufhörlich neue Quellen entdeckt.“ 

(Lévinas, 1997, S. 219f.)7  

Sowohl der strukturalen Ontologie von Merleau-Ponty wie der Fremd-

heitsphilosophie von Lévinas als auch der „Responsiven Rationalität“ von Wal-
denfels liegt der Kerngedanke zu Grunde, „dass jedes soziale Handeln und jede 
soziale Erfahrung nicht im einzelnen Menschen ein einpoliges Aktzentrum hat, 
von dem allein aus die Initiativen ausgehen und die Wirkungen zurücklaufen und 
kalkulierbar wären (Lippitz 2003, S. 129). Mit Blick auf unsere Frage nach den 
Fremdheitspotentialen in den Künsten ist daran interessant, dass sie sich mittels 

Befremdung durch Andere und Anderes vollziehen, was deshalb zu einem ande-

ren Subjekt- und Lernverständnis führt. Die Erfahrung des Fremden führt uns 
über uns heraus in die Zwischenwelt der Kommunikation und Interaktion, von 

der aus auch Bildung neu und anders konfiguriert werden muss: nämlich als 

Struktur von Alterität und Fremdheit. Pädagogik ist dann zu verstehen als ein 
offenes, dezentriertes und responsives Geschehen, das zwischen den Generatio-

nen stattfindet (Lippitz 2008). Inwiefern dieser von Lippitz formulierte Zugang 
in der Pädagogik mit der Vorstellung eines schöpferischen Tuns in den Künsten 
mit Kindern korrespondiert und wie es sich zwischen Generationen vermittelt, 

das wird im Weiteren genauer zu untersuchen sein.  
 

3. „Fremdwerden und -machen“ im Theaterspiel 

Entscheidend für die weitere Diskussion sind die von Waldenfels inspirierten 
Fragen: Wie wird das Fremde in den Künsten als Fremdes erfahren? Wie können 

wir vom Fremden sprechen? Wie kann es sichtbar gemacht werden? Wie wird es 

in den Künsten sichtbar? (Waldenfels 2004, S. 11) Macht es einen Unterschied, 

wenn ich in der Philosophie über das Fremde spreche oder es vermittelt über die 

Künste erfahre? Die Verfremdung spielt in der Kunst- und Theatertradition eine 

wichtige Rolle. Fremdheit hat hier zu tun mit einer speziellen Form der Auffüh-

rungspraxis. Unter Verfremdung ist bei Brecht (oft gleichbedeutend mit ‚Ent-
fremdung‘) der Prozess des Fremdwerdens bzw. des Fremdmachens zu verste-
hen, indem gewohnte Darstellungs- und Bedeutungszusammenhänge aufgelöst, 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
7 Waldenfels differenziert dahingehend, dass die Welt des Zwischen neben 

der intersubjektiven Ebene auch die Welt in mir selbst betrifft, die er auf der in-
trasubjektiven Ebene als „Fremdheit meiner selbst“ bezeichnet. In: Waldenfels, 
Bernhard: Topographie des Fremden. Frankfurt/M. 1997, S. 27 



! 7 

neue Wahrnehmungsweisen und Erkenntnismöglichkeiten eröffnet werden. „Ei-
ne verfremdende Abbildung ist eine solche, die den Gegenstand zwar erkennen, 
ihn aber zugleich fremd erscheinen lässt.“ (Brecht 1967, S. 680) Das Bekannte 

soll nicht mehr als selbstverständlich erscheinen, damit es auf neue Weise er-

kannt und auch verändert, bzw. in seiner Veränderbarkeit begriffen werden 
kann. Ein Beispiel aus Brechts Stück Mann ist Mann zeigt uns den Ansatz seines 
frühen politischen Theaters, in dem es um Gewohnheiten geht, die zu körperli-
chen Haltungen geronnen sind und von Brecht als veränderbar ausgelegt werden. 
Bei Jeraiah Jip, einem von vier Soldaten einer Maschinengewehrabteilung der bri-
tischen Kolonialarmee in Indien, bleibt, nachdem er die Opfergaben aus einem 

Tempel mit seinen Kumpanen geplündert hat, sinnbildlich ein Teil seines Kör-
pers zurück. Jip bleibt mit den Haaren in einer Pechfalle hängen. Sein Körper 
gehört nicht mehr ihm sondern etwas anderem: dem Tempel. Das Dilemma 
zeigt, dass der Körper etwas ist, das Spuren hinterlässt und was im weiteren Ver-

lauf des Stücks fatale Folgen hat. Gerade der Körper entzieht sich der eigenen 
Verfügung und ist unweigerlich der Veränderung ausgesetzt. Damit ihn seine 

fehlenden Körperhaare nicht verraten, versteckt sich unser Proband Jip. Seine 

Kameraden tauschen derweil seine Identität mit Galy Gay, um zu verhindern, 

dass Jip vom Offizier identifiziert wird. Dieser findet an dem Wechsel der Iden-

tität wiederum Gefallen, ohne das Spiel zunächst zu durchschauen. Die fremde 

Identität bedeutet dem neuen Inhaber Galy Gay in der Folge, bisherige Ge-
wohnheiten und Muster aufzugeben; mehr noch: sich aufzugeben. Eine große Ir-
ritation ist im weiteren dramaturgischen Verlauf des Spiels nämlich, dass er in 

der Begegnung mit seiner nach ihm suchenden Frau verleugnet, sie zu kennen. 
Zum Höhepunkt gelangt das Spiel um die Verleugnung seiner Identität, indem 

er – nun gänzlich in die Haut des Galy Gays geschlüpft – seiner eigenen und zu-

gleich fremden Beerdigung beiwohnt.  
Dieses Beispiel an den belustigenden Fragen zur Nicht/Identität lässt sich 

auch lesen als eine Reflexion über die Arbeit eines Schauspielers, der in fremde 

Körper und Identitäten schlüpft. Anders als das psychologisierende Theater geht 
es Brecht gerade nicht um die Aneignung des Anderen im Sinne einer Identifika-

tion. Es zeigt uns die von Brecht als zentrales Problem eines Theaters im wissen-

schaftlichen Zeitalter erkannte Frage, ob es nicht nur zugleich unterhaltend und 
lehrhaft sein, und ob es ‚aus einer Stätte der Illusionen zu einer Stätte der Erfah-

rungen gemacht werden‘ könne. Im Tun und weniger in der Einfühlung liegen 
nach Brecht die Darstellungsmöglichkeiten des neuen Theaters. Es „lässt seine 

Auffassung von Verfremdung weiterhin brauchbar erscheinen – allerdings nicht 
im Sinne einer schematisch wiederholbaren Methode, vielmehr als Infragestel-
lung des Theaters selbst, seiner Voraussetzungen, Institutionen und Formen.“ 



!8 

(Primavesi 2005, S. 378)8 An unserem Beispiel festgemacht, das ein Verwirrspiel 
um Identität ausgehend von noch gesicherten Verhältnissen und Gewohnheiten 

anstellt, geht es im übertragenen Sinne auch um die Identität des Theaters selbst, 

die auf dem Spiel steht. 
In dem Lesebuch für Städtebewohner finden wir ein Beispiel aus dem frü-

hen Werk Brechts, das die Frage nach dem Anderen als Nicht-Identischen in den 

Raum stellt Brecht 1991, Bd. 11, S. 152). Da heißt es also an einer Stelle: 

... Was immer du sagst, sag es nicht zweimal 
Findest Du deinen Gedanken bei einem andern: verleugne ihn. 
Wer seine Unterschrift nicht gegeben hat, wer kein Bild hinterließ 

Wer nicht dabei war, wer nichts gesagt hat 
Wie soll der zu fassen sein! 

Verwisch die Spuren! ... 

Das Gedicht endet mit einem anonymen Verweis und ist in Klammern gesetzt: 
(Das wurde mir gesagt.). Brecht thematisiert hier einen zentralen Aspekt des 
Fremden und Anderen, der vermutlich – so die neuere Brechtforschung – auf 

Nietzsche und auf die Wahrnehmung des Individuums unter anonymen Ver-
hältnissen des Städtischen zurückzuführen ist. Die Flüchtigkeit im Auftreten 
und Erscheinen der städtischen Bewohner kommt dabei in die Nähe bzw. Ver-

gleichbarkeit einer Reflexion über Theater als flüchtiges Phänomen nach Bertold 

Brecht (Lehmann 2002, S. 207f.). Der Text ist eine Aufforderung, sich dem der 

Aneignung und Identifikation durch Wiederholung zu entziehen. Betont wird 

das performative Element der Rede, wie es im Theaterspiel in seiner Flüchtigkeit, 
Instabilität und Anonymisierung „auftritt“. Die Strophe thematisiert eine Ver-
doppelung im Sinne, dass man sich nicht nur nicht im Anderen, sondern auch 

nicht mit sich selbst spiegeln solle. Verneint wird darüber hinaus jede Verdoppe-
lung aller Rede wie sie sich in der (verdoppelnden) Sinngebung ergibt. Betont 
wird die nicht-identische, unzugängliche Seite des Subjekts. Ohne die beglaubi-
gende Unterschrift, ohne die Hinterlassung eines Bildes, hat – so die Interpreta-
tion von Lehmann – das Subjekt „genau besehen, „nichts“ gesagt, weil es, immer 
schon, ein anderer war“. (218) Phänomenologisch gewendet ist Fremdheit kon-

stitutiv für jede Identität. Ihr wohnt der Entzug – wie dem Leibkörper schon – 

inne. Menschliche Existenz ist demzufolge immer schon „kritisch“ und Identität 
immer schon eine Suchbewegung, ohne das sich der Mensch je findet. Das Thea-
ter als ein Ort, indem diese Erfahrung für Theatermacher und -rezipienten mög-
lich gemacht wird, ist sich selbst diesen Fragen ständig ausgesetzt. 

Wird das Befremden bei Brecht als Theatermethode verwendet, um eine – 

auch körperliche – Haltung zu einem Geschehen und einer Figur zu gewinnen 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
8 Vgl. Raddatz, Frank-M. (Hrsg.): Brecht frisst Brecht. Hentschel Verlag in 

der Seemann 2007; hier besonders das Gespräch zwischen Raddatz und  Weber 
S. 257ff. 



! 9 

und auf diese Weise zu neuen Erkenntnissen über ästhetische Distanz zu gelan-
gen, ist der Performancekunst, wie sie sich im letzten Jahrhundert seit den 60er 
Jahren und bis heute zu vielfältigen Formen als Kritik gegenüber den klassischen 
Künsten herausgebildet hat, daran gelegen, sich auf „Widerfahrnisse“, Zufälliges, 
auf Ungeregeltes, Improvisiertes einzulassen. Handlungen werden in der Per-
formancekunst situativ entwickelt und nicht mehr entlang eines Skripts; das 
Miteinanderspielen generiert erst den Sinn, statt ihn auszuführen. „Der Begriff 
der Performance bezeichnet nicht nur Prozesse der Verkörperung bzw. der Aus-
führung körperlicher Handlungen, sondern immer auch deren Wahrnehmung.“ 

(Fischer-Lichte 2009, S. 232) So unterscheidet sich eine Performance vom blo-

ßen Tun nicht etwa durch den Rahmen, in dem sie stattfindet, wie wir es vom 

Theater aus anderen Kontexten her kennen, sondern durch bewusste Inszenie-

rung und/oder Rezeption, die dieses Tun als Performance erst qualifizieren. Der 

Einfluss der Performancekunst wie auch der Medien auf die Darstellenden Kün-

ste führt im weiteren Verlauf bis heute zu einer Vielfalt an Darstellungsformen. 
 

4. Theater/Kunst mit Kindern 

Heiner Müller hat in einem Gespräch einmal gesagt, die Aktualität der Künste 
liege im Morgen. In der Tradition der Erziehungswissenschaften gibt es eine ent-
sprechende Aussage bei Schleiermacher, die die Gegenwart der Kinder in die Zu-
kunft projiziert. Der Horizont der Künste wie auch der von Kindern wird auf 
ein noch unbestimmtes Künftiges hin, als ein geöffneter Möglichkeitsraum ge-
dacht. Den Künsten wie auch den Kindern wird ihr Potenzial als das, was aus der 

Zukunft auf die Gegenwart noch zukommt und keineswegs schon in der Ge-
genwart ausgebildet ist, zugeschrieben. Aus der Perspektive von Erwachsenen 

teilen wir uns die Gegenwart mit der heranwachsenden Generation. Doch rei-
chen wir nicht an die Welt des Kindes heran. Kinder sind uns vertraut, sofern wir 

uns erinnern lassen an die eigene Kindheit und sie sind uns zugleich fremd, so-
fern sie ihre eigenen Erlebniswelten haben, die sich uns entziehen (vgl. Lippitz 
2003, S. 193) 

Die Art und Weise, wie Kinder die von Erwachsenen bestimmten Ordnun-

gen und Spielregeln deregulieren, spielerisch außer Kraft setzen, Neues erfinden 
oder endlos wiederholen, was ihnen im Spiel Lust bereitet, ist mit dem künstleri-
schen Tun vergleichbar, ohne dass sie jedoch Künstler wären. Auch in künstleri-

schen Schaffensprozessen wird mit Ordnungen gespielt, die neue Sichtweisen 

eröffnen. Sie haben die Struktur von Ereignissen, in denen Sinn entsteht, aus 

dem Sinn im Tun hervorgeht. Das kindliche Spiel hat mit unserer Welt zu tun 
und schafft dennoch eine eigene Welt.9 Es rührt uns (Erwachsene) an und unter-

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
9 Vgl. die Überlegungen von Jörg Zirfas zu Scheuerls pädagogischen Theorie 

des Spiels von 1954 und Zirfas’ Versuch, die Kriterien an das Theaterspielen in 

!



!10 

bricht uns in den Gewohnheiten, Welt zu sehen bzw. zu deuten. Das Potenzial 

des Theaterspiels wie auch das des kindlichen Spiels haben so gesehen eines ge-
meinsam: Aus etwas, das Teil eines Bedeutungs- und Darstellungseinheit war, 
lassen beide etwas Anderes entstehen. Dieses Andere entzieht sich der Eindeu-

tigkeit zugunsten einer Mehrdeutigkeit, und genau das schafft mit Merleau-

Ponty gesprochen einen Überschuss an Sinn. Künstlerisches Arbeiten setzt uns 
jedoch im Unterschied zum kindlichen Spiel bewusst neuen Ordnungen auf dem 
schwankenden Boden unserer Wahrnehmung und damit unseres Urteilens aus. 

Kindern einen Weg zu einer künstlerischen Arbeit zu bahnen, erfüllt so gesehen 
ein Doppeltes. Die Erwachsenen zeigen ihnen, wie sie künstlerisch arbeiten, und 
gleichzeitig besteht die Chance, den Kindern darin zu begegnen, was ihnen 
schon im eigenen Spiel und durch ihr Spielvermögen gegeben ist: Die Welt und 
sich selbst zu finden und zu erfinden (Westphal 2009, S. 171).10 

  

5. „Bauen nach Katastrophen“ 

Auf eine ungewöhnliche Weise initiieren die Performance-Künstlerinnen Eva 

Meyer-Keller (Berlin) und Sybille Müller (Berlin) eine Performance-Installation 

mit Kindern für Kinder und Erwachsene an der Schnittstelle von Bildender und 

Darstellender Kunst. Die Installation mit dem Titel: „Bauen nach Katastrophen“ 
(Festival Natura Dèi Theatri in Parma 2007; Kampnagel-Fabrik Hamburg 2008; 
Lofoten 2009; Brüssel 2009; Berlin 2009) zeigt einen performativen Zugang zu 
einer selten – insbesondere auch für Kinder – in den Blick gerückten Problema-

tik in der Kunst. Katastrophen sind für den betroffenen Menschen eine extreme, 

ja eine ungeheuerliche Fremdheitserfahrung, seien sie von Menschen Hand ver-

ursacht oder naturbedingt. Das Genuine daran ist, dass das Individuum die Er-

fahrung im Sinne eines Widerfahrnisses macht. Es ist einem Geschehen ausge-
setzt und darin verwickelt, und zwar mit Haut und Haaren, fern jeder Steue-
rungsmöglichkeit und souveräner Selbstbehauptung. 

Für die Künste in Europa gelten in früheren Jahrhunderten die Visualisie-
rungen von Katastrophen als Mahnung vor göttlichen Strafen oder sie spiegeln 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!

der Schule anzulegen. In: Liebau, E./Zirfas, J. (Hg.): Die Sinne und die Künste. 
Bielefeld 2008, S. 130f. 

10 Vgl. die Ausführungen von Bernhard Waldenfels zum Verständnis von 
Finden und Erfinden. Er begreift eine Erfindung als einen Prozess des Erfindens 
und den Fund als Resultat dieses Prozesses. Der Prozess orientiert sich am Vor-
gefundenen und folgt einer Umgestaltung oder Umstrukturierung im Prozess 
des Erfindens. In: Waldenfels, Bernhard: Phänomenologie der Aufmerksamkeit. 
Frankfurt/M. 2004, S. 162ff. Vgl. Westphal, Kristin: Zur Aktualität der Künste 
im Morgen. Am Beispiel von Theater mit Kindern für Erwachsene. In: Westphal, 
Kris-tin/Liebert, Wolf-Andreas (Hg.): Gegenwärtigkeit und Fremdheit. Künste 
und Wissenschaft im Dialog über Bildung. Juventa: München, Weinheim 2009, 
S. 171–184; hier: S. 171 



! 11 

die pure Faszination von Naturgewalten wider oder befriedigen vielleicht die 

menschliche Sensationslust. Die Darstellungen erweisen sich oft als ambiguös 

gegenüber dem Phänomen: sie faszinieren als Gewalt der Zerstörung und ver-
künden oft auch die Möglichkeit eines Neuanfangs. Kurz: Katastrophen werden 

als zerstörendes und als schaffendes Phänomen reflektiert. (Kwastek 2007, 
S.210) In der Moderne sind es die Massenmedien, die Katastropheninszenarien 
vermitteln. Die Medienkunst nimmt dabei eine besondere Position ein, insofern 

sie sich den Fragen mit ihren eigenen Mitteln stellt. 
Das Konzept für die Produktion von Eva Meyer-Keller und Sybille Müller 

hat ihren Ausgangspunkt in einer Klimakonferenz unter Wissenschaftlern in 

Potsdam und in einem Arbeitskreis mit Theaterwissenschaftlern und Theater-

pädagogen unter der Fragestellung nach neueren Formen des Theaters mit Kin-
dern und Jugendlichen genommen. Es knüpft an eine Erfahrungsweise an, die 
insbesondere der kindlichen nahe kommen dürfte, insofern gerade Kinder „Ex-
perten“ im Erforschen von Alltagsmaterialien und Beobachten von Vorgängen – 

also schon den „alltäglichen Katastrophen“ – in ihrem Umfeld sind. Hinzu 

kommt, dass Überschwemmungen und Vulkanausbrüche wie vor kurzem in Ita-

lien z. B. Themen sind, die in kulturell übermittelter wie erzählter und vielleicht 

auch für manchen Zuschauer einen Bezug im eigenen Leben hat. Am Auffüh-

rungsort Kampnagel in Hamburg dürfte das Thema am Modell der Sturmflut 
ebenfalls einen entsprechenden Hintergrund mit Blick auf die existentielle 

Tragweite dieser Thematik bedeutet haben. Gemeinsam mit den Kindern erar-

beiten die Künstlerinnen mit Hilfe von alltäglichen Gegenständen wie Streich-
hölzer, Zuckerstücke, Mehl, Pudding, Wasser, Föhn, Mixer, Zange und Papier in 
Versuchsanordnungen Katastrophenmodelle, die zusätzlich mit den Mitteln der 
Kamera, die die Kinder selber bedienen, und von einem Sounddesigner (Jeff 
McGrory) begleitet werden. Konstitutiv für dieses Projekt ist der praktisch ori-
entierte, werkstatttypische Produktionsprozess. Mittels Beobachtung, Wieder-

holung und Analyse werden Naturereignisse wie Sturmflut, Erdrutsch, Über-
schwemmung, Vulkan oder Hagelschlag usf. nachmodelliert aufgeführt. Sie er-

scheinen als Faltungen, Einschläge, Überwerfungen, Verschiebungen, Prasseln, 
Quellungen, Sog und Druck, Brand und Wind, Blitz und Donner etc.11 Für den 

Betrachter zeigen sich verschiedene Einsichten auf die Präsentation. Auf Tischen 
steht das Material und Werkzeug, mit dem gearbeitet wird. Auf verschiedenen 

rollenden niederen Tischen sind die Versuchsanordnungen für die einzelnen Ak-
tionen aufgebaut, die man aus der Nähe nachvollziehen kann. Zugleich gewähren 
Bildschirme Einsicht in das innere Geschehen der hergestellten „Katastrophen-
verläufe“ und zeigen in Großaufnahmen, wie sich Strukturen, Gestalten, Muster 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
11
!Vgl. die Ausführungen im Kontext einer Auseinandersetzung der Geste mit dem Kon-

zept von Walter Benjamin für ein Kindertheater von Karin Burk. In: Westphal, Kri-
stin/Liebert, Wolf-Andreas (Hg.): Gegenwärtigkeit und Fremdheit. Wissenschaft und Kün-
ste im Dialog über Bildung. München/Weinheim 2009, S. 185–192!



!12 

oder Farben etc. während des Versuchs verhalten und verändern. An einer ande-

ren Stelle im Raum sind die „Tonstation“, an der vor Mikrofonen Geräusche zu 

den Bildern der Aktionen ge- und erfunden werden, und die Technik – bedient 

von einem Sounddesigner – einsehbar aufgebaut. Die Katastrophenmodelle wer-
den von den Kindern und den Künstlerinnen in einer Art rhythmisiertem und 
choreografiertem Ritual gemeinsam vorgestellt. Dabei wird sich mit Zeichen ver-

ständigt, denn jeder Handgriff, der einmal aus einem Zufall erwachsen ist, muss 

nun zur Präsentation wiederholbar gemacht werden und verlangt von den Kin-
dern ein hohes Maß an Konzentration, Disziplin und Abstimmungsbereitschaft 
für das Gesamtgeschehen. Die beiden Künstlerinnen treten dabei eher in den 

Hintergrund und helfen den Kindern dabei, den Ablauf zu realisieren. 

Diese Konzeption verfolgt die Idee, die durch Medien vermittelten kata-

strophalen Ereignisse aufzugreifen, mit den Kindern Assoziationen dazu zu 

sammeln und die Thematik auf eine ästhetische Weise unter Verwendung ver-
fremdender Mittel zu bearbeiten, über die sie verfügen können. Die existentielle 

Dimension, die katastrophale Geschehnisse auf den Menschen haben, bleibt den 
Kindern dabei natürlich entzogen. Es stellt sich die Frage, ob diese Dimension 
überhaupt durch die Künste erfahrbar gemacht werden kann. Und welche Mög-
lichkeiten hat die Kunst, diesen Entzug einer Unzugänglichkeit zu zeigen? Die 

Faszination in unserem Beispiel liegt vor allem bei der Einsicht der Differenzen, 

die die Versuche mittels visueller und akustischer Medien im Spiel mit Nähe und 
Ferne ergeben. Wir sehen, wie etwas vor unseren Augen wie in einem Labor ge-

schieht und zugleich in technisch-visueller und akustischer Form auf den Bild-

schirmen vor uns mehrfach aufgebaut anders erscheint. Physikalisch-ästhetische 

Experimente werden mit performativen und technisch-medialen Elementen in 

eine Auseinandersetzung gebracht. Der Akt des Aufbauens und Zerstörens einer 

Anordnung hält die Kinder und Zuschauer in Bann. Es ist dann nicht mehr eine 

Sache, die sich wie eingangs skizziert gegen Technik und Wissenschaft verhält, 
sondern mit den Mitteln von Wissenschaft und Kunst zu eigenen Artikulationen 
und Ausdrucksformen er-finden kann und dabei die Frage nach dem Verhältnis 
von Wirklichkeiten und Möglichkeiten zum Thema macht.  

Das Sprechen über das Fremde wie in der Philosophie ist eine Sache, die Er-

fahrung des Fremden durch und in den Künsten eine andere. Dazu gehört auch 

die Fremd-Erfahrung, sich vor Anderen als Anderer zu zeigen. Die performative 
Arbeit mit Kindern an dem Thema „Nachbauen von Katastrophen“ mit den Mit-

teln der Medien/Künste kann im besten Falle für die aufgeworfenen Fragen und 
Themen sensibilisieren. Unsere Performancemacherinnen drücken ihren An-

spruch wie folgt aus: „In diesem Projekt werden Kindern keine erwachsenen 
Worte in den Mund gelegt, sondern Kinderideen werden zu ,erwachsenen‘ Ideen, 
weil sie eine Phantasiewelt eröffnen, von der wir profitieren können und weil sie 
Teil einer Gesamtkonzeption sind, die gerade mit der Phantasie bzw. den Asso-



! 13 

ziationen des Zuschauers spielt.“12 Projekte, die mit Kindern professionell künst-
lerisch „on stage“ arbeiten, gehen dabei eine Gratwanderung ein, wenn sie Kin-

der einerseits als „Experten“ einsetzen, ohne sie andererseits instrumentalisieren 

zu wollen. Die Chance solcher Projekte besteht darin, dass sie Kinder teilhaben 
lassen an den Bedingungen und Möglichkeiten der erwachsenen Welt, durch und 

in den Medien/Künsten potentiell Fremdes zu erfahren. Die Philosophie lehrt 
uns, dass es in der Frage, Abwesendes sicht- und hörbar zu machen, unterschied-

liche Grade gibt.  
 

Literatur: 

Brecht, Bertolt (1967): Kleines Organon für das Theater. In: Ders. Gesam-
melte Werke, Bd. 16, Schriften zum Theater 2. Frankfurt/M., S. 680 

Brecht, Bertolt (1991): Gedichte I: Große Berliner und Frankfurter Ausga-
be. Berlin und Weimar; Frankfurt/M. Bd. 11 

Fischer-Lichte, Erika (2005): Performance. In: Fischer-Lichte, Erika, Ko-

lesch, Doris, Warstat, Matthias: Metzler Lexikon Theatertheorie. Stuttgart, 
Weimar, S. 231–242 

Goehler, Adrienne (2006): Verflüssigungen. Wege und Umwege vom Sozi-
alstaat zur Kulturgesellschaft. Campus: Frankfurt/New York Kneip, Winfried: 
Das dritte Feld. Oder: Welche Kompetenzen vermitteln die Künste? In: MUS–E 

Zeit, S. 7 

Kwastek, Katja (2007): An den Grenzen der Darstellbarkeit. Katastrophen 
als Thema der Medienkunst. In: Schläder, Jürgen/Wohlfahrt, Regina (Hrsg.): 
AngstBilderSchauLust. Katastrophenerfahrungen in Kunst, Musik und Theater. 
Henschel: Berlin, S. 196–211; 

Lehmann, Hans-Thies (2002): Der andere Brecht. In: Das Politische 

Schreiben. Theater der Zeit. Recherchen 12. Berlin, S. 207–218 

Lévinas, Emmanuel (1992): Die Spur des Anderen. Freiburg/München, 3. 
Auflage 

Lippitz, Wilfried (2003): Selbständige Kinder im Kontext ihrer Lebenswelt. 
In: Lippitz, Wilfried: Differenz und Fremdheit. Frankfurt/M., S. 129–164 

Lippitz, Wilfried (2008): Bildung und Alterität. In: Handbuch der Erzie-
hungswissenschaft. Hrsg. von G. Mertens et al. Bd. 1. Würzburg  

Merleau-Ponty, Maurice (1994): Keime der Vernunft. Vorlesungen an der 
Sorbonne 1949–1952. Hrsg. und mit einem Vorwort versehen von Bernhard 
Waldenfels und aus dem Französischen übersetzt von Antje Kapust. Fink: Mün-

chen  

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
12 Vgl. die Ausführungen bei Meyer-Keller/Eva/Müller, Sybille: Bauen nach 

Katastrophen. Eine Performance von Kindern. In: Westphal, Kristin/Liebert, 
Wolf-Andreas (Hg.): Gegenwärtigkeit und Fremdheit. Künste und Wissenschaft 
im Dialog über Bildung. Juventa: München, Weinheim 2009, S. 193–202; hier S. 
193 



!14 

Valéry, Paul (1993): Cahiérs Hefte 6. Frankfurt/M. Primavesis, Patrick: 

„Verfremdung“, in: Erika Fischer-Lichte, Doris Kolesch und Mathias Warstat 

(Hg.): Metzler Lexikon Theatertheorie. Stuttgart 2005, S. 377–379 

Roselt, Jens (2008): Phänomenologie des Theaters. Fink: München  
Waldenfels, Bernhard (1997): Topographie des Fremden. Studien zur Phä-

nomenologie des Fremden I. Suhrkamp. Suhrkamp: Frankfurt/M.  
Waldenfels, Bernhard (2006): Grundmotive einer Phänomenologie des 

Fremden. Suhrkamp Frankfurt/M. 
Westphal, Kristin / Liebert, Wolf-Andreas (Hg.) (2009): Gegenwärtigkeit 

und Fremdheit. Künste und Wissenschaft im Dialog über Bildung. Wein-
heim/München 

Westphal, Kristin (2009): Zur Aktualität der Künste im Morgen. Am Bei-
spiel von Theater mit Kindern für Erwachsene. In: Westphal, Kristin/Liebert, 
Wolf-Andreas (Hg.): Gegenwärtigkeit und Fremdheit. Künste und Wissenschaft 
im Dialog über Bildung. Juventa: München, Weinheim, S. 171–184 

 


