Kristin Westphal
Von der Notwendigkeit Fremdes zu erfahren.

Auf/Briiche von Wissenschaft und Kiinsten im Dialog
tiber Bildung.

Am Beispiel einer Performance mit Kindern

von Eva Meyer-Keller und Sybille Miiller

Neuere Ansitze fiir einen Dialog zwischen den Kiinsten und Bildung werden
derzeit vielfach in interdisziplinir angelegten Projekten erprobt, in denen profes-
sionelle Theater-, Tanz- und PerformancemacherInnen mit Schulen oder im au-
Berschulischen Bereich mit Kindern und Jugendlichen kooperieren, um auf diese
Weise das dsthetische Lernfeld (wieder) neu auszuloten. Sie erdffnen Méglich-
keiten einer Spielpraxis, die nicht allein davon ausgeht, dass Kinder und Jugend-
liche rein kognitiv in die Unterscheidung von Symbolen, Zeichen und kulturel-
len Traditionen eingefithrt werden, sondern leiblich-sinnlich erfahrbare Unter-
scheidungsméglichkeiten im Theaterspiel und Performances erproben. Davon
erhofft man sich, dass sie sich auf Schule und Bildungsprozesse insgesamt pro-
duktiv auswirken (vgl. Kneip 2007, S. 7). Sie werfen die umstrittene und noch zu
untersuchende Frage auf, wie sich diese Erfahrungen im Kontext institutioneller
Strukturen zwischen Konvention und Neuaufbruch sowie im Spannungsfeld der
Tradition einer dsthetischen Bildung und der der Kunstvermittlung artikulieren
(vgl. Goehler 2006; Dietrich 2009). Damit sind aktuell Fragen verkniipft, inwie-
fern die Kiinste iberhaupt und wie vermittelbar sind?

Die nachfolgenden Uberlegungen zur Fremdheit basieren — vor dem Hori-
zont anthropologisch-phinomenologischer Diskurse in der Philosophie und
Pidagogik — auf einer Vorstellung von Kunst und Bildung, in der die Kiinste we-
der als Illustration oder Beiwerk von Wissen noch als Ausldser fiir das Reprodu-
zieren tradierter Interpretationsmuster ,dienen®, sondern in der die Kiinste als
Element von Fremdheit tradierte Interpretationsmuster und Normierungen ge-
radezu stéren und auf diese Weise individualisierte Bildungsprozesse erst ermég-
lichen. In den Prozessen der Aufnahme und Aneignung von Kunst werden Bil-
dungsprozesse initiiert, die die Beteiligten dazu herausfordern, sich auf Irritatio-
nen, Grenzerfahrungen und Uberraschungen einzulassen, um sich und Welt an-
ders zu sehen und somit kulturell verfestigte Wahrnehmungs-, Fiihl- und Denk-
muster zu verlassen.'

' Diesen Thesen und Fragen widmet sich eine Verdffentlichung von Kristin
Westphal und Wolf-Andreas Liebert (Hg.): Gegenwirtigkeit und Fremdheit.
Kiinste und Wissenschaft im Dialog iiber Bildung. Weinheim/Miinchen 2009



Die Uberlegungen kreisen zunichst um die grundlegende Frage nach der
bildenden Wirkung der Kiinste und den darin verborgenen Fremdheitspotenzia-
len. Dabei gehen wir davon aus, dass dem Leib fiir jegliches idsthetische und
kiinstlerische Handeln eine zentrale Bedeutung zukommt, insofern er an den Er-
findungs- und Sinnstiftungsprozessen der Kiinste stets beteiligt ist, die er zu-
gleich hervorbringt. An einem Beispiel aus der Performancekunst zu dem Thema
»Bauen nach Katastrophen® wird reflektiert, wie das Thema Fremdheit in einer
Performance von Kiinstlerinnen und Kindern umgesetzt wird. Fremdes in der
Kunst kann sich in verschiedenen Dimensionen artikulieren: als Thema, als Ver-
fahrensweise und als Erfahrung der Irritation. Eingebettet wird es in das fiir Bil-
dungsprozesse typische Generationsverhiltnis.

1. Fremdes in den Kiinsten und Wissenschaften

Der Ruf nach den Kiinsten wird derzeit angesichts einer allgemeinen Funktiona-
lisierung und Okonomisierung des Bildungssystems wieder laut. Zu beobachten
ist, dass sich die Kiinste wieder auf ihr originires Verhiltnis zur Bildung besin-
nen. Deutlich wird daran, dass den Kiinsten etwas Anderes zugeschrieben wird
als den Wissenschaften und einem unterrichtlichen Wissenserwerb. Wie in der
Epoche der Klassik und Romantik sollen sie wieder das Mehr, das Unbestimmte,
das Maogliche, das Fremde und das Gegenwirtige im Sinne einer Suche nach
Neuem artikulieren.” Diese Hoffnungen iiberfrachten nicht selten die istheti-
schen Ficher in den Schulen und die dsthetischen Studienbereiche an den Hoch-
schulen mit dem Wunsch, dem System etwas Auflerordentliches und Unge-
wohnliches entgegenzusetzen verbunden mit dem Anspruch, das Niveau kultu-
reller Bildung generell zu erhéhen. Nicht unbemerkt bleibt also das Potenzial in
den isthetischen Fichern und Kiinsten, in denen konkrete einzigartige Erfah-
rungen am Werke sind, die sich einer Objektivierbarkeit, Normierung und Stan-
dardisierung eher entziehen. Dennoch werden kiinstlerische Ficher eher gekiirzt
und unterliegen hiufig einer Instrumentalisierung. Zugespitzt formuliert heiflt
das, dass in der Regel die Erfahrung von Fremdheit nicht zugelassen wird; ihr
kommt sogar die Rolle eines Storfaktors zu, die besonders schulische Unter-
richtsabliufe eher zu gefihrden droht. Unvereinbar scheinen also die Sprachen
der Kiinste und der Wissenschaften gegeniiber der Bildung und in der Frage
nach dem Verhiltnis zu Selbst und Welt. Sie operieren immer noch mit dem fiir
das klassische und romantische Bildungskonzept typischen Kontrast von Ar-
beitswelt, Technik, (Natur-)Wissenschaft und Kultur als ,,schénem® und zweck-
freien Erfahrungsraum. Schaut man genauer hin, ist nicht das Verhiltnis von Bil-
dung und Kunst als unvereinbar in Frage zu stellen, sondern seit dem 19. Jahr-
hundert das Verhiltnis von Kunst und Bildung gegeniiber Technik und Wissen-

? Vgl. dazu vertiefend Bollenbeck, Georg: Eine Geschichte der Kulturkritik
2007; sowie Benner/Oelkens: Historisches Handbuch der Pidagogik 2004



schaft. War der Koérper des Menschen im Mittelalter noch Mafistab zur Messung
von Vorgingen wie z. B. die Pulsmessung als Zeitmaf§ oder das Messen mit der
Elle als Raummaf}, wird in der Neuzeit die Uhr und der Zollstock zum objekti-
ven Maf$stab aller quantitativ erfassbaren Vorginge und Objekte, die kérperli-
chen Vorginge eingeschlossen. Das Subjektive, das Leiblich-Sinnliche, das Qua-
litative entzieht sich der messbaren Objektivierbarkeit. Es passt nicht mehr in
die Ordnung des objektiven Wissens, es wird zunehmend unvertraut und be-
fremdlich, es entzieht sich als Lebendiges den quantifizierbaren Wissenschaften.’
Im Zuge einer fortschreitenden Technologisierung, Rationalisierung und Media-
lisierung im 20. Jahrhundert setzt sich eine zunehmende Entsinnlichung bisheri-
ger leiblich-sinnlicher Vorginge fort wie umgekehrt die Medien neue virtuelle
Realititen hervorbringen. Das Fremde wird im Medienk&rper immunisiert, das
Ferne wird in die Nihe geholt, das Abwesende scheinbar anwesend gemacht. Die
Kiinste vermdgen dabei diese Prozesse zu spiegeln und sind zugleich selbst den
Verinderungen ausgesetzt. Die neuere Bildungsdiskussion begreift Bildung als
Unverfiigbarkeit vor dem Horizont von Alteritit. Sie hilt an Kontingenz, Un-
verfiigbarkeit, Fremdheit und Alteritit wie auch Kreativitit usf. fest und ist als
Kritik gegeniiber einem einseitig rational ausgerichteten Verstindnis von Kunst
und Wissenschaft zu verstehen (Westphal/Liebert 2009, S. 9).

Die Frage nach dem Verhiltnis von Kunst und Wissenschaft hingt diesen
Uberlegungen zu Folge davon ab, vor welchem Hintergrund man Wissenschaft
und Kunst reflektiert und stellt sich im 21. Jahrhundert noch komplexer dar als
je zuvor. Paul Valéry vergleicht 1926 die kiinstlerischen Titigkeiten mit denen
der Wissenschaft. Kunst sei nicht funktional und zweckgebunden. ,Die auszu-
driickende Sache ist bis zum Schluff nahezu frei, denn das Ziel ist die Korre-
spondenz selber — und nicht so sehr die Nutzung der Korrespondenz.“ (Valéry
1993, S. 26) Er und kommt zu dem Schluss, dass sie stets ein und dasselbe Ziel
anstreben, nur mit zweierlei Verfahren. Das Ziel beschreibt Valéry als ein Bewil-
tigen, Uberwinden von etwas. Die Einstellung darauf geschehe durch Anglei-
chung an das Milieu oder durch Verinderung des Milieus, aber die Trennung die-
ser beiden Wege sei kiinstlich (25). Wissenschaft und die Kiinste sind diesen
Uberlegungen zu Folge mit Blick auf die Frage nach dem Zweck und ihrer
Funktion zu unterscheiden, aber gleichermaflen in der Lage, Eingriffe in die

> Kutschmann rekonstruiert das Verhiltnis von Korper und Naturwissen-
schaft und belegt wie in dieser Zeit, in der Descartes gelebt hat, der Mensch
durch die von thm hergestellten Instrumente und Maschinen kérperlich verwic-
kelt ist. So finde eine Inversion von Explanans und Explanandum zwischen Kér-
per und instrumentellen Modell statt. D. h., wenn der Kérper noch anfangs als
erklirendes Paradigma fiir die Instrumentenentwicklung fungierte, so dreht sich
diese Beziehung dergestalt um, dass das Instrument zum Modell des menschli-
chen Kérpers wurde. Vgl. Kutschmann, Werner: Der Naturwissenschaftler und
sein Korper. Frankfurt/M. 1986, 295.



Wirklichkeit vorzunehmen und neue Wirklichkeiten zu schaffen. Auch die Kiin-
ste verindern Wirklichkeit und gehen experimentell vor, um Neues zu schaffen.
Diese Vorstellung von Wissenschaft und Kunst ist als Kritik gegeniiber einem
einseitigen Verstindnis von Kunst und Wissenschaft als Reprisentation zu lesen.
Nicht zuletzt sei die Beobachtung in den Raum gestellt, dass die Medien nicht
nur als Technik zu verstehen sind, sondern im 20. Jahrhundert zu einer eigenen
Kunstform gefiihrt hat, die die Medientechnologien wiederum medienkiinstle-
risch kritisch reflektiert. Das Zentrum fiir Medien und Kunst in Karlsruhe ver-
sammelt eine stindige Ausstellung, die uns Installationen vorstellen, die ein In-
einander von Wissenschaft und neueren Technologien und Kunst bedeuten. Und
umgekehrt finden wir derzeit in den zeitgendssischen Kiinsten eine forschende
Auseinandersetzung mit den Ordnungen des Sehens und Hérens, die iiber ihre
Grenzen hinausweisen.* Vor dem Hintergrund all dieser Differenzierungen und
Nuancierungen sind die Fragen interessant: Wie kénnen wir eine Bildung gestal-
ten, die das gemeinsame die Wirklichkeit iibersteigende Potenzial der Wissen-
schaft und Medien/Kunst aufnimmt? Und was kann gerade die am konkreten
Phinomen und an der bildenden Mitwirkung der Dinge arbeitende Phinomeno-
logie fiir die Beschreibung und Analyse von neueren Ausdrucks-, Produktions-
und Rezeptionsweisen im Theater beitragen, die mit Hor- und Sehgewohnhei-
ten, mit Wirklichkeiten und Méglichkeiten, Natiirlichkeit und Kiinstlichkeit

spielen?

2. Das Fremde in der Philosophie

Lisst man sich in den Wissenschaften auf die Frage nach dem Fremden ein, wer-
den die Grundfesten der Wissenschaft selber angeriihrt. In der Moderne wird
von der Vision einer allgemeinen Vernunft ausgegangen, in der das Eigene und
Fremde nur dann zum Thema wird, wie zum Beispiel in Hegels idealistischer
Philosophie, wenn das Fremde sich als etwas Angeeignetes unter ein Allgemei-
nes subsumieren lisst. So wird unterstellt, dass Vernunft uns allen gemein ist
und jedes Subjekt um der Wahrheit willen nicht individuellen, sondern allgemei-
nen Interessen und Uberzeugungen folgt. Selbst das mir gegeniiber andere Sub-
jekt gilt hinsichtlich seiner Vernunft und Autonomie als mit mir vergleichbar.
Die Fremdheit wird in diesen Diskursen neutralisiert, indem der Andere als
ebensolches autonome Subjekt anerkannt wird. In der Philosophie und den Gei-
steswissenschaften finden wir das Fremde lange bis ins 20. Jahrhundert hinein
nicht als Grundbegriff etabliert aufler in der Form letztlich authebbarer Ent-
fremdung in der Hegelschen/Marxschen Tradition, so Bernhard Waldenfels, der
sich grundlegend mit den Dimensionierungen von Fremdheit auseinandersetzt
(Waldenfels 1997, S. 16).> Entfremdung heiffit in dieser Tradition, dass das




Fremde ein Durchgangsstadium bildet, das mit seiner Aneignung ein Ende fin-
det. Das gilt auch fiir den Bildungsprozess selbst. Als Erfahrung durchliuft er
das Stadium der Auseinandersetzung mit dem Anderen und Fremden und kehrt
dann bereichert zu sich selbst zuriick. Dagegen akzentuiert Waldenfels die Er-
fahrung des Fremden nicht als Riickweg aus der Entfremdung, sondern als unab-
schliessbare Entzugs- und Kontingenzerfahrung. Fremd ist ein relationaler Be-
griff. Es zeigt sich stets mit Bezug auf eine bestimmte Normalitit und Ordnung.
Jedoch zeigt es sich nicht als integrierbares Fremdes, als Beunruhigung, als
Grenzerfahrung, als Uberschreitung von Ordnungen (Waldenfels 2006, S. 11).
Hierbei gibt es Abstufungen: Sie bewegen sich zwischen der Erfahrung, die
Fremdes in bekannte Muster integriert, der paradoxen Erfahrung der Unzuging-
lichkeit des Fremden im Sinne Husserls, bis hin zu einer Erfahrung, die aufstort
und irritiert und dazu nétigt, dass man Altes aufgibt. Das Fremde ist ein Schliis-
selbegriff einer Phinomenologie der Erfahrung. ,Dialogisch gesprochen er-
scheint das Fremde als jenes, worauf wir antworten, wenn wir etwas sagen und
tun.” (Waldenfels 1997, S. 77) Es melde sich in Form von Aufforderung, Provo-
kation, Stimulation und Anspruch. Eigenes und Fremdes stellen dabei keine sta-
bilen Gréflen vor, die Voraussetzung einer Erfahrung wiren, vielmehr gilt, ,,dass
Eigenes und Fremdes aus einer Differenzierung hervorgehen. (Waldenfels 2006,
S. 156) Als Differenzierungsgeschehen ist die Erfahrung des Fremden durch eine
Verschiebung gekennzeichnet, die mit einer uneinholbaren Nachtriglichkeit
verbunden ist. ,Das Antworten geschieht hier und jetzt, doch es beginnt an-
derswo.“ Fremdes ist fernerhin — dem Wesen des Theaters dhnlich — durch
Flichtigkeit gekennzeichnet. Es ist nicht dingfest zu machen, da es auflerhalb
von Ordnungsmustern und Regelungen steht. ,Die Aufforderung des Fremden
hat keinen Sinn, und sie folgt keiner Regel, vielmehr provoziert sie Sinn, indem
sie vorhandene Sinnbeziige stort und Regelsysteme sprengt.“ (Waldenfels 1997,
S. 52) Diese Nichtassimilierbarkeit kommt fiir Waldenfels besonders deutlich in
der Kunst zum Tragen.® Merleau-Pontys grundlegende Untersuchungen zu den
Formen zwischenleiblicher Begegnungen greifen unter dem Aspekt des sich zei-
genden Anderen auch die Schauspielkunst auf. Am Beispiel der Geste eines
Schauspielers beobachtet er die Verflechtung vom eigenen und fremden Leib.
»Was ich als den Leib des Anderen zu betrachten beginne, ist eine Méglichkeit
von Bewegungen fiir mich.“ (Merleau-Ponty 1994, S. 437) Ein Zuschauer im
Theater ist in der Wahrnehmung beim Anderen und nie ganz bei sich. Eine Auf-
fithrung erméglicht insofern fiir die Beteiligten die Uberschreitung des Eigenen
bzw. dessen, was sie dafiir halten mégen (Roselt, 2008, S. 245).

¢ Vgl. hierzu die Anregungen von Bernhard Waldenfels, die er im Rahmen
der Philosophischen Salons Frankfurter Dialoge II am schauspielfrankfurt vor-
getragen hat und meinen Ausfithrungen unterlegt sind. Die Gespriche von Wal-
denfels mit Gisten sind veréffentlicht unter der Herausgeberschaft von Elisa-
beth Schweeger Frankfurt/M. 2004



Lévinas hebt hervor, dass sich das Ich im Begehren besonders durch unsere
kulturelle Titigkeit, die leibliche, sprachliche und kiinstlerische Gebirde auf den
Anderen richte, ihn aber zugleich durch die kulturell ermittelten Normierungen
und Wissensbeziige unabwendbar verfehlen wiirde. Nach ihm ist der Andere als
Fremder - radikaler als bei Merleau-Ponty — als Entzug gekennzeichnet: ,Die
Beziehung zum Anderen stellt mich in Frage, sie leert mich von mir selbst; sie
leert mich unaufhérlich, indem sie mir so unauthérlich neue Quellen entdeckt.”
(Lévinas, 1997, S. 219f.)7

Sowohl der strukturalen Ontologie von Merleau-Ponty wie der Fremd-
heitsphilosophie von Lévinas als auch der ,Responsiven Rationalitit® von Wal-
denfels liegt der Kerngedanke zu Grunde, ,dass jedes soziale Handeln und jede
soziale Erfahrung nicht im einzelnen Menschen ein einpoliges Aktzentrum hat,
von dem allein aus die Initiativen ausgehen und die Wirkungen zuriicklaufen und
kalkulierbar wiren (Lippitz 2003, S. 129). Mit Blick auf unsere Frage nach den
Fremdheitspotentialen in den Kiinsten ist daran interessant, dass sie sich mittels
Befremdung durch Andere und Anderes vollziehen, was deshalb zu einem ande-
ren Subjekt- und Lernverstindnis fithrt. Die Erfahrung des Fremden fiihrt uns
iiber uns heraus in die Zwischenwelt der Kommunikation und Interaktion, von
der aus auch Bildung neu und anders konfiguriert werden muss: nimlich als
Struktur von Alteritit und Fremdheit. Pidagogik ist dann zu verstehen als ein
offenes, dezentriertes und responsives Geschehen, das zwischen den Generatio-
nen stattfindet (Lippitz 2008). Inwiefern dieser von Lippitz formulierte Zugang
in der Pidagogik mit der Vorstellung eines schépferischen Tuns in den Kiinsten
mit Kindern korrespondiert und wie es sich zwischen Generationen vermittelt,
das wird im Weiteren genauer zu untersuchen sein.

3. ,Fremdwerden und -machen” im Theaterspiel

Entscheidend fiir die weitere Diskussion sind die von Waldenfels inspirierten
Fragen: Wie wird das Fremde in den Kiinsten als Fremdes erfahren? Wie kénnen
wir vom Fremden sprechen? Wie kann es sichtbar gemacht werden? Wie wird es
in den Kiinsten sichtbar? (Waldenfels 2004, S. 11) Macht es einen Unterschied,
wenn ich in der Philosophie iiber das Fremde spreche oder es vermittelt iiber die
Kiinste erfahre? Die Verfremdung spielt in der Kunst- und Theatertradition eine
wichtige Rolle. Fremdheit hat hier zu tun mit einer speziellen Form der Auffiih-
rungspraxis. Unter Verfremdung ist bei Brecht (oft gleichbedeutend mit ,Ent-
fremdung®) der Prozess des Fremdwerdens bzw. des Fremdmachens zu verste-
hen, indem gewohnte Darstellungs- und Bedeutungszusammenhinge aufgelést,

7 Waldenfels differenziert dahingehend, dass die Welt des Zwischen neben
der intersubjektiven Ebene auch die Welt in mir selbst betrifft, die er auf der in-
trasubjektiven Ebene als ,,Fremdheit meiner selbst“ bezeichnet. In: Waldenfels,
Bernhard: Topographie des Fremden. Frankfurt/M. 1997, S. 27



neue Wahrnehmungsweisen und Erkenntnismoglichkeiten erdffnet werden. ,Ei-
ne verfremdende Abbildung ist eine solche, die den Gegenstand zwar erkennen,
thn aber zugleich fremd erscheinen lisst.“ (Brecht 1967, S. 680) Das Bekannte
soll nicht mehr als selbstverstindlich erscheinen, damit es auf neue Weise er-
kannt und auch verindert, bzw. in seiner Verinderbarkeit begriffen werden
kann. Ein Beispiel aus Brechts Stiick Mann ist Mann zeigt uns den Ansatz seines
frithen politischen Theaters, in dem es um Gewohnheiten geht, die zu koérperli-
chen Haltungen geronnen sind und von Brecht als verinderbar ausgelegt werden.
Bei Jeraiah Jip, einem von vier Soldaten einer Maschinengewehrabteilung der bri-
tischen Kolonialarmee in Indien, bleibt, nachdem er die Opfergaben aus einem
Tempel mit seinen Kumpanen gepliindert hat, sinnbildlich ein Teil seines Kor-
pers zuriick. Jip bleibt mit den Haaren in einer Pechfalle hingen. Sein Kérper
gehort nicht mehr thm sondern etwas anderem: dem Tempel. Das Dilemma
zeigt, dass der Korper etwas ist, das Spuren hinterlisst und was im weiteren Ver-
lauf des Stiicks fatale Folgen hat. Gerade der Korper entzieht sich der eigenen
Verfiigung und ist unweigerlich der Verinderung ausgesetzt. Damit ihn seine
fehlenden Korperhaare nicht verraten, versteckt sich unser Proband Jip. Seine
Kameraden tauschen derweil seine Identitit mit Galy Gay, um zu verhindern,
dass Jip vom Offizier identifiziert wird. Dieser findet an dem Wechsel der Iden-
titit wiederum Gefallen, ohne das Spiel zunichst zu durchschauen. Die fremde
Identitit bedeutet dem neuen Inhaber Galy Gay in der Folge, bisherige Ge-
wohnheiten und Muster aufzugeben; mehr noch: sich aufzugeben. Eine grofie Ir-
ritation ist im weiteren dramaturgischen Verlauf des Spiels nimlich, dass er in
der Begegnung mit seiner nach thm suchenden Frau verleugnet, sie zu kennen.
Zum Hohepunkt gelangt das Spiel um die Verleugnung seiner Identitit, indem
er — nun ginzlich in die Haut des Galy Gays geschliipft — seiner eigenen und zu-
gleich fremden Beerdigung beiwohnt.

Dieses Beispiel an den belustigenden Fragen zur Nicht/Identitit lisst sich
auch lesen als eine Reflexion iiber die Arbeit eines Schauspielers, der in fremde
Korper und Identititen schliipft. Anders als das psychologisierende Theater geht
es Brecht gerade nicht um die Aneignung des Anderen im Sinne einer Identifika-
tion. Es zeigt uns die von Brecht als zentrales Problem eines Theaters im wissen-
schaftlichen Zeitalter erkannte Frage, ob es nicht nur zugleich unterhaltend und
lehrhaft sein, und ob es ,aus einer Stitte der Illusionen zu einer Stitte der Erfah-
rungen gemacht werden® kénne. Im Tun und weniger in der Einfithlung liegen
nach Brecht die Darstellungsmoglichkeiten des neuen Theaters. Es ,lisst seine
Auffassung von Verfremdung weiterhin brauchbar erscheinen — allerdings nicht
im Sinne einer schematisch wiederholbaren Methode, vielmehr als Infragestel-
lung des Theaters selbst, seiner Voraussetzungen, Institutionen und Formen.*



(Primavesi 2005, S. 378)® An unserem Beispiel festgemacht, das ein Verwirrspiel
um Identitit ausgehend von noch gesicherten Verhiltnissen und Gewohnheiten
anstellt, geht es im tibertragenen Sinne auch um die Identitit des Theaters selbst,
die auf dem Spiel steht.

In dem Lesebuch fiir Stidtebewohner finden wir ein Beispiel aus dem fri-
hen Werk Brechts, das die Frage nach dem Anderen als Nicht-Identischen in den
Raum stellt Brecht 1991, Bd. 11, S. 152). Da heif3t es also an einer Stelle:

... Was immer du sagst, sag es nicht zweimal

Findest Du deinen Gedanken bei einem andern: verleugne ihn.
Wer seine Unterschrift nicht gegeben hat, wer kein Bild hinterlief§
Wer nicht dabei war, wer nichts gesagt hat

Wie soll der zu fassen sein!

Verwisch die Spuren! ...

Das Gedicht endet mit einem anonymen Verweis und ist in Klammern gesetzt:
(Das wurde mir gesagt.). Brecht thematisiert hier einen zentralen Aspekt des
Fremden und Anderen, der vermutlich — so die neuere Brechtforschung — auf
Nietzsche und auf die Wahrnehmung des Individuums unter anonymen Ver-
hiltnissen des Stidtischen zuriickzufithren ist. Die Fliichtigkeit im Auftreten
und Erscheinen der stidtischen Bewohner kommt dabei in die Nihe bzw. Ver-
gleichbarkeit einer Reflexion iiber Theater als fliichtiges Phinomen nach Bertold
Brecht (Lehmann 2002, S. 207f.). Der Text ist eine Aufforderung, sich dem der
Aneignung und Identifikation durch Wiederholung zu entziehen. Betont wird
das performative Element der Rede, wie es im Theaterspiel in seiner Fliichtigkeit,
Instabilitit und Anonymisierung ,auftritt“. Die Strophe thematisiert eine Ver-
doppelung im Sinne, dass man sich nicht nur nicht im Anderen, sondern auch
nicht mit sich selbst spiegeln solle. Verneint wird dariiber hinaus jede Verdoppe-
lung aller Rede wie sie sich in der (verdoppelnden) Sinngebung ergibt. Betont
wird die nicht-identische, unzugingliche Seite des Subjekts. Ohne die beglaubi-
gende Unterschrift, ohne die Hinterlassung eines Bildes, hat — so die Interpreta-
tion von Lehmann — das Subjekt ,genau besehen, ,nichts“ gesagt, weil es, immer
schon, ein anderer war®. (218) Phinomenologisch gewendet ist Fremdheit kon-
stitutiv fiir jede Identitit. Thr wohnt der Entzug — wie dem Leibkorper schon —
inne. Menschliche Existenz ist demzufolge immer schon ,kritisch® und Identitit
immer schon eine Suchbewegung, ohne das sich der Mensch je findet. Das Thea-
ter als ein Ort, indem diese Erfahrung fiir Theatermacher und -rezipienten még-
lich gemacht wird, ist sich selbst diesen Fragen stindig ausgesetzt.

Wird das Befremden bei Brecht als Theatermethode verwendet, um eine —
auch korperliche — Haltung zu einem Geschehen und einer Figur zu gewinnen

¥ Vgl. Raddatz, Frank-M. (Hrsg.): Brecht frisst Brecht. Hentschel Verlag in
der Seemann 2007; hier besonders das Gesprich zwischen Raddatz und Weber
S. 257ff.



und auf diese Weise zu neuen Erkenntnissen iiber dsthetische Distanz zu gelan-
gen, ist der Performancekunst, wie sie sich im letzten Jahrhundert seit den 60er
Jahren und bis heute zu vielfiltigen Formen als Kritik gegeniiber den klassischen
Kiinsten herausgebildet hat, daran gelegen, sich auf ,Widerfahrnisse®, Zufilliges,
auf Ungeregeltes, Improvisiertes einzulassen. Handlungen werden in der Per-
formancekunst situativ entwickelt und nicht mehr entlang eines Skripts; das
Miteinanderspielen generiert erst den Sinn, statt thn auszufithren. ,Der Begriff
der Performance bezeichnet nicht nur Prozesse der Verkdérperung bzw. der Aus-
fithrung korperlicher Handlungen, sondern immer auch deren Wahrnehmung.«
(Fischer-Lichte 2009, S. 232) So unterscheidet sich eine Performance vom blo-
flen Tun nicht etwa durch den Rahmen, in dem sie stattfindet, wie wir es vom
Theater aus anderen Kontexten her kennen, sondern durch bewusste Inszenie-
rung und/oder Rezeption, die dieses Tun als Performance erst qualifizieren. Der
Einfluss der Performancekunst wie auch der Medien auf die Darstellenden Kiin-
ste fithrt im weiteren Verlauf bis heute zu einer Vielfalt an Darstellungsformen.

4, Theater/Kunst mit Kindern

Heiner Miiller hat in einem Gesprich einmal gesagt, die Aktualitit der Kiinste
liege im Morgen. In der Tradition der Erziehungswissenschaften gibt es eine ent-
sprechende Aussage bei Schleiermacher, die die Gegenwart der Kinder in die Zu-
kunft projiziert. Der Horizont der Kiinste wie auch der von Kindern wird auf
ein noch unbestimmtes Kiinftiges hin, als ein gedffneter Méglichkeitsraum ge-
dacht. Den Kiinsten wie auch den Kindern wird ihr Potenzial als das, was aus der
Zukunft auf die Gegenwart noch zukommt und keineswegs schon in der Ge-
genwart ausgebildet ist, zugeschrieben. Aus der Perspektive von Erwachsenen
teilen wir uns die Gegenwart mit der heranwachsenden Generation. Doch rei-
chen wir nicht an die Welt des Kindes heran. Kinder sind uns vertraut, sofern wir
uns erinnern lassen an die eigene Kindheit und sie sind uns zugleich fremd, so-
fern sie ihre eigenen Erlebniswelten haben, die sich uns entziehen (vgl. Lippitz
2003, S. 193)

Die Art und Weise, wie Kinder die von Erwachsenen bestimmten Ordnun-
gen und Spielregeln deregulieren, spielerisch aufler Kraft setzen, Neues erfinden
oder endlos wiederholen, was thnen im Spiel Lust bereitet, ist mit dem kiinstleri-
schen Tun vergleichbar, ohne dass sie jedoch Kiinstler wiren. Auch in kiinstleri-
schen Schaffensprozessen wird mit Ordnungen gespielt, die neue Sichtweisen
erdffnen. Sie haben die Struktur von Ereignissen, in denen Sinn entsteht, aus
dem Sinn im Tun hervorgeht. Das kindliche Spiel hat mit unserer Welt zu tun
und schafft dennoch eine eigene Welt.” Es rithrt uns (Erwachsene) an und unter-

> Vgl. die Uberlegungen von Jérg Zirfas zu Scheuerls pidagogischen Theorie
des Spiels von 1954 und Zirfas’ Versuch, die Kriterien an das Theaterspielen in



bricht uns in den Gewohnheiten, Welt zu sehen bzw. zu deuten. Das Potenzial
des Theaterspiels wie auch das des kindlichen Spiels haben so gesehen eines ge-
meinsam: Aus etwas, das Teil eines Bedeutungs- und Darstellungseinheit war,
lassen beide etwas Anderes entstehen. Dieses Andere entzieht sich der Eindeu-
tigkeit zugunsten einer Mehrdeutigkeit, und genau das schafft mit Merleau-
Ponty gesprochen einen Uberschuss an Sinn. Kiinstlerisches Arbeiten setzt uns
jedoch im Unterschied zum kindlichen Spiel bewusst neuen Ordnungen auf dem
schwankenden Boden unserer Wahrnehmung und damit unseres Urteilens aus.
Kindern einen Weg zu einer kiinstlerischen Arbeit zu bahnen, erfiillt so gesehen
ein Doppeltes. Die Erwachsenen zeigen ihnen, wie sie kiinstlerisch arbeiten, und
gleichzeitig besteht die Chance, den Kindern darin zu begegnen, was thnen
schon im eigenen Spiel und durch ihr Spielvermégen gegeben ist: Die Welt und
sich selbst zu finden und zu erfinden (Westphal 2009, S. 171)."°

5. ,Bauen nach Katastrophen®

Auf eine ungewdhnliche Weise initiieren die Performance-Kiinstlerinnen Eva
Meyer-Keller (Berlin) und Sybille Miiller (Berlin) eine Performance-Installation
mit Kindern fiir Kinder und Erwachsene an der Schnittstelle von Bildender und
Darstellender Kunst. Die Installation mit dem Titel: ,Bauen nach Katastrophen®
(Festival Natura Déi Theatri in Parma 2007; Kampnagel-Fabrik Hamburg 2008;
Lofoten 2009; Briissel 2009; Berlin 2009) zeigt einen performativen Zugang zu
einer selten — insbesondere auch fiir Kinder — in den Blick geriickten Problema-
tik in der Kunst. Katastrophen sind fiir den betroffenen Menschen eine extreme,
ja eine ungeheuerliche Fremdheitserfahrung, seien sie von Menschen Hand ver-
ursacht oder naturbedingt. Das Genuine daran ist, dass das Individuum die Er-
fahrung im Sinne eines Widerfahrnisses macht. Es ist einem Geschehen ausge-
setzt und darin verwickelt, und zwar mit Haut und Haaren, fern jeder Steue-
rungsmoglichkeit und souveriner Selbstbehauptung.

Fiir die Kiinste in Europa gelten in fritheren Jahrhunderten die Visualisie-
rungen von Katastrophen als Mahnung vor géttlichen Strafen oder sie spiegeln

der Schule anzulegen. In: Liebau, E./Zirfas, J. (Hg.): Die Sinne und die Kiinste.
Bielefeld 2008, S. 130f.

' Vgl. die Ausfithrungen von Bernhard Waldenfels zum Verstindnis von
Finden und Erfinden. Er begreift eine Erfindung als einen Prozess des Erfindens
und den Fund als Resultat dieses Prozesses. Der Prozess orientiert sich am Vor-
gefundenen und folgt einer Umgestaltung oder Umstrukturierung im Prozess
des Erfindens. In: Waldenfels, Bernhard: Phinomenologie der Aufmerksamkeit.
Frankfurt/M. 2004, S. 162{f. Vgl. Westphal, Kristin: Zur Aktualitit der Kiinste
im Morgen. Am Beispiel von Theater mit Kindern fiir Erwachsene. In: Westphal,
Kris-tin/Liebert, Wo?f—Andreas (Hg.): Gegenwirtigkeit und Fremdheit. Kiinste
und Wissenschaft im Dialog tiber Bildung. Juventa: Miinchen, Weinheim 2009,
S. 171-184; hier: S. 171

10



die pure Faszination von Naturgewalten wider oder befriedigen vielleicht die
menschliche Sensationslust. Die Darstellungen erweisen sich oft als ambiguds
gegeniiber dem Phinomen: sie faszinieren als Gewalt der Zerstérung und ver-
kiinden oft auch die Méglichkeit eines Neuanfangs. Kurz: Katastrophen werden
als zerstérendes und als schaffendes Phinomen reflektiert. (Kwastek 2007,
S.210) In der Moderne sind es die Massenmedien, die Katastropheninszenarien
vermitteln. Die Medienkunst nimmt dabei eine besondere Position ein, insofern
sie sich den Fragen mit ihren eigenen Mitteln stellt.

Das Konzept fiir die Produktion von Eva Meyer-Keller und Sybille Miiller
hat ihren Ausgangspunkt in einer Klimakonferenz unter Wissenschaftlern in
Potsdam und in einem Arbeitskreis mit Theaterwissenschaftlern und Theater-
pidagogen unter der Fragestellung nach neueren Formen des Theaters mit Kin-
dern und Jugendlichen genommen. Es kniipft an eine Erfahrungsweise an, die
insbesondere der kindlichen nahe kommen diirfte, insofern gerade Kinder ,,Ex-
perten® im Erforschen von Alltagsmaterialien und Beobachten von Vorgingen —
also schon den ,alltiglichen Katastrophen® — in ihrem Umfeld sind. Hinzu
kommt, dass Uberschwemmungen und Vulkanausbriiche wie vor kurzem in Ita-
lien z. B. Themen sind, die in kulturell iibermittelter wie erzihlter und vielleicht
auch fiir manchen Zuschauer einen Bezug im eigenen Leben hat. Am Auffiih-
rungsort Kampnagel in Hamburg diirfte das Thema am Modell der Sturmflut
ebenfalls einen entsprechenden Hintergrund mit Blick auf die existentielle
Tragweite dieser Thematik bedeutet haben. Gemeinsam mit den Kindern erar-
beiten die Kiinstlerinnen mit Hilfe von alltiglichen Gegenstinden wie Streich-
holzer, Zuckerstiicke, Mehl, Pudding, Wasser, F6hn, Mixer, Zange und Papier in
Versuchsanordnungen Katastrophenmodelle, die zusitzlich mit den Mitteln der
Kamera, die die Kinder selber bedienen, und von einem Sounddesigner (Jeff
McGrory) begleitet werden. Konstitutiv fiir dieses Projekt ist der praktisch ori-
entierte, werkstatttypische Produktionsprozess. Mittels Beobachtung, Wieder-
holung und Analyse werden Naturereignisse wie Sturmflut, Erdrutsch, Uber-
schwemmung, Vulkan oder Hagelschlag usf. nachmodelliert aufgefiihrt. Sie er-
scheinen als Faltungen, Einschlige, Uberwerfungen, Verschiebungen, Prasseln,
Quellungen, Sog und Druck, Brand und Wind, Blitz und Donner etc." Fiir den
Betrachter zeigen sich verschiedene Einsichten auf die Prisentation. Auf Tischen
steht das Material und Werkzeug, mit dem gearbeitet wird. Auf verschiedenen
rollenden niederen Tischen sind die Versuchsanordnungen fiir die einzelnen Ak-
tionen aufgebaut, die man aus der Nihe nachvollziehen kann. Zugleich gewihren
Bildschirme Einsicht in das innere Geschehen der hergestellten ,Katastrophen-
verliufe“ und zeigen in Groflaufnahmen, wie sich Strukturen, Gestalten, Muster

"' Vgl. die Ausfithrungen im Kontext einer Auseinandersetzung der Geste mit dem Kon-
zept von Walter Benjamin fiir ein Kindertheater von Karin Burk. In: Westphal, Kri-
stin/Liebert, Wolf-Andreas (Hg.): Gegenwirtigkeit und Fremdheit. Wissenschaft und Kiin-
ste im Dialog tiber Bildung. Miinchen/Weinheim 2009, S. 185-192

11



oder Farben etc. wihrend des Versuchs verhalten und verindern. An einer ande-
ren Stelle im Raum sind die ,Tonstation®, an der vor Mikrofonen Geriusche zu
den Bildern der Aktionen ge- und erfunden werden, und die Technik — bedient
von einem Sounddesigner — einsehbar aufgebaut. Die Katastrophenmodelle wer-
den von den Kindern und den Kiinstlerinnen in einer Art rhythmisiertem und
choreografiertem Ritual gemeinsam vorgestellt. Dabei wird sich mit Zeichen ver-
stindigt, denn jeder Handgriff, der einmal aus einem Zufall erwachsen ist, muss
nun zur Prisentation wiederholbar gemacht werden und verlangt von den Kin-
dern ein hohes Mafl an Konzentration, Disziplin und Abstimmungsbereitschaft
fiir das Gesamtgeschehen. Die beiden Kiinstlerinnen treten dabei eher in den
Hintergrund und helfen den Kindern dabei, den Ablauf zu realisieren.

Diese Konzeption verfolgt die Idee, die durch Medien vermittelten kata-
strophalen Ereignisse aufzugreifen, mit den Kindern Assoziationen dazu zu
sammeln und die Thematik auf eine dsthetische Weise unter Verwendung ver-
fremdender Mittel zu bearbeiten, iiber die sie verfiigen kénnen. Die existentielle
Dimension, die katastrophale Geschehnisse auf den Menschen haben, bleibt den
Kindern dabei natiirlich entzogen. Es stellt sich die Frage, ob diese Dimension
tiberhaupt durch die Kiinste erfahrbar gemacht werden kann. Und welche Mog-
lichkeiten hat die Kunst, diesen Entzug einer Unzuginglichkeit zu zeigen? Die
Faszination in unserem Beispiel liegt vor allem bei der Einsicht der Differenzen,
die die Versuche mittels visueller und akustischer Medien im Spiel mit Nihe und
Ferne ergeben. Wir sehen, wie etwas vor unseren Augen wie in einem Labor ge-
schieht und zugleich in technisch-visueller und akustischer Form auf den Bild-
schirmen vor uns mehrfach aufgebaut anders erscheint. Physikalisch-dsthetische
Experimente werden mit performativen und technisch-medialen Elementen in
eine Auseinandersetzung gebracht. Der Akt des Aufbauens und Zerstorens einer
Anordnung hilt die Kinder und Zuschauer in Bann. Es ist dann nicht mehr eine
Sache, die sich wie eingangs skizziert gegen Technik und Wissenschaft verhilt,
sondern mit den Mitteln von Wissenschaft und Kunst zu eigenen Artikulationen
und Ausdrucksformen er-finden kann und dabei die Frage nach dem Verhiltnis
von Wirklichkeiten und Méglichkeiten zum Thema macht.

Das Sprechen iiber das Fremde wie in der Philosophie ist eine Sache, die Er-
fahrung des Fremden durch und in den Kiinsten eine andere. Dazu gehért auch
die Fremd-Erfahrung, sich vor Anderen als Anderer zu zeigen. Die performative
Arbeit mit Kindern an dem Thema ,,Nachbauen von Katastrophen® mit den Mit-
teln der Medien/Kiinste kann im besten Falle fiir die aufgeworfenen Fragen und
Themen sensibilisieren. Unsere Performancemacherinnen driicken ihren An-
spruch wie folgt aus: ,In diesem Projekt werden Kindern keine erwachsenen
Worte in den Mund gelegt, sondern Kinderideen werden zu ,erwachsenen‘ Ideen,
weil sie eine Phantasiewelt eréffnen, von der wir profitieren kénnen und weil sie
Teil einer Gesamtkonzeption sind, die gerade mit der Phantasie bzw. den Asso-

12



ziationen des Zuschauers spielt.“'> Projekte, die mit Kindern professionell kiinst-
lerisch ,,on stage® arbeiten, gehen dabei eine Gratwanderung ein, wenn sie Kin-
der einerseits als ,,Experten® einsetzen, ohne sie andererseits instrumentalisieren
zu wollen. Die Chance solcher Projekte besteht darin, dass sie Kinder teilhaben
lassen an den Bedingungen und Méglichkeiten der erwachsenen Welt, durch und
in den Medien/Kiinsten potentiell Fremdes zu erfahren. Die Philosophie lehrt
uns, dass es in der Frage, Abwesendes sicht- und hérbar zu machen, unterschied-
liche Grade gibt.

Literatur:

Brecht, Bertolt (1967): Kleines Organon fiir das Theater. In: Ders. Gesam-
melte Werke, Bd. 16, Schriften zum Theater 2. Frankfurt/M., S. 680

Brecht, Bertolt (1991): Gedichte I: Grofie Berliner und Frankfurter Ausga-
be. Berlin und Weimar; Frankfurt/M. Bd. 11

Fischer-Lichte, Erika (2005): Performance. In: Fischer-Lichte, Erika, Ko-
lesch, Doris, Warstat, Matthias: Metzler Lexikon Theatertheorie. Stuttgart,
Weimar, S. 231-242

Goehler, Adrienne (2006): Verflissigungen. Wege und Umwege vom Sozi-
alstaat zur Kulturgesellschaft. Campus: Frankfurt/New York Kneip, Winfried:
Das dritte Feld. Oder: Welche Kompetenzen vermitteln die Kiinste? In: MUS-E
Zeit, S. 7

Kwastek, Katja (2007): An den Grenzen der Darstellbarkeit. Katastrophen
als Thema der Medienkunst. In: Schlider, Jiirgen/Wohlfahrt, Regina (Hrsg.):
AngstBilderSchauLust. Katastrophenerfahrungen in Kunst, Musik und Theater.
Henschel: Berlin, S. 196-211;

Lehmann, Hans-Thies (2002): Der andere Brecht. In: Das Politische
Schreiben. Theater der Zeit. Recherchen 12. Berlin, S. 207-218

Lévinas, Emmanuel (1992): Die Spur des Anderen. Freiburg/Miinchen, 3.
Auflage

Lippitz, Wilfried (2003): Selbstindige Kinder im Kontext ihrer Lebenswelt.
In: Lippitz, Wilfried: Differenz und Fremdheit. Frankfurt/M., S. 129-164

Lippitz, Wilfried (2008): Bildung und Alteritit. In: Handbuch der Erzie-
hungswissenschaft. Hrsg. von G. Mertens et al. Bd. 1. Wiirzburg

Merleau-Ponty, Maurice (1994): Keime der Vernunft. Vorlesungen an der
Sorbonne 1949-1952. Hrsg. und mit einem Vorwort versehen von Bernhard
Waldenfels und aus dem Franzosischen tibersetzt von Antje Kapust. Fink: Miin-
chen

2 Vgl. die Ausfithrungen bei Meyer-Keller/Eva/Miiller, Sybille: Bauen nach
Katastrophen. Eine Performance von Kindern. In: Westphal, Kristin/Liebert,
Wolf-Andreas (Hg.): Gegenwirtigkeit und Fremdheit. Kiinste und Wissenschaft
im Dialog tiber Bildung. Juventa: Miinchen, Weinheim 2009, S. 193-202; hier S.
193

13



Valéry, Paul (1993): Cahiérs Hefte 6. Frankfurt/M. Primavesis, Patrick:
»Verfremdung®, in: Erika Fischer-Lichte, Doris Kolesch und Mathias Warstat
(Hg.): Metzler Lexikon Theatertheorie. Stuttgart 2005, S. 377-379

Roselt, Jens (2008): Phinomenologie des Theaters. Fink: Miinchen

Waldenfels, Bernhard (1997): Topographie des Fremden. Studien zur Phi-
nomenologie des Fremden I. Suhrkamp. Suhrkamp: Frankfurt/M.

Waldenfels, Bernhard (2006): Grundmotive einer Phinomenologie des
Fremden. Suhrkamp Frankfurt/M.

Westphal, Kristin / Liebert, Wolf-Andreas (Hg.) (2009): Gegenwirtigkeit
und Fremdheit. Kiinste und Wissenschaft im Dialog iiber Bildung. Wein-
heim/Miinchen

Westphal, Kristin (2009): Zur Aktualitit der Kiinste im Morgen. Am Bei-
spiel von Theater mit Kindern fiir Erwachsene. In: Westphal, Kristin/Liebert,
Wolf-Andreas (Hg.): Gegenwirtigkeit und Fremdheit. Kiinste und Wissenschaft
im Dialog iiber Bildung. Juventa: Miinchen, Weinheim, S. 171-184

14



